
Presentación

I. � Por qué estudiar teología moral

En el pasado se decía que, a la hora de seleccionar a los estudiantes para 
profundizar en las ciencias sagradas, a los más capaces se les orientaba hacia la 
teología dogmática; a los bien preparados, hacia la exégesis; a los de rendimiento 
medio se les sugería que se orientaran hacia el derecho canónico; y, finalmente, a 
los más discretos se les asignaba la teología moral. Esta última parecía una disci-
plina bastante simple y mecánica, una especie de técnica para determinar lo que 
se puede hacer y lo que no, algo ciertamente útil para el trabajo pastoral pero no 
tanto para la administración de una diócesis, para hacer carrera en teología o, en 
cualquier caso, para comprender mejor los retos de la época en que se vive.

Hoy en día las cosas han cambiado considerablemente. Las cuestiones mora-
les han pasado a un primer plano: pensemos en la moral social, política y econó-
mica; en los problemas medioambientales; en la moral sexual y familiar; en los 
dilemas relacionados con la bioética y con las leyes relacionadas, etc., pero sobre 
todo en la cuestión del verdadero sentido de la vida. Muchos principios y valores 
fundamentales que en el pasado eran ampliamente compartidos –y, por tanto, 
no necesitaban ser examinados en profundidad por la teología moral– hoy día no 
se dan por descontado: los cristianos nos sentimos interpelados por una sociedad 
cada vez más compleja y por una cultura cada vez más descristianizada, en la que 
no es fácil saber cómo orientarse. Con todo, las preguntas sobre el sentido de la 
propia existencia son irrenunciables, por lo que siguen interpelando al corazón 
humano y empujando constantemente a los creyentes –y con ellos a la teología– a 
buscar respuestas.



14� Historia de la moral cristiana

En este libro no trataremos de resolver todos estos problemas, sino que ofrece-
remos un marco teórico que permita comprenderlos y abordarlos desde la teología 
moral. Se trata en cierto modo de una “introducción a la teología moral”, que tra-
tará de iniciar a los estudiantes en este ramo del saber –en su naturaleza, su meto-
dología, su historia, sus desafíos– para que posteriormente puedan profundizar en 
las distintas cuestiones específicas desde un contexto científico bien estructurado.

Puesto que se trata de una introducción a la teología moral, primero debería-
mos explicar qué se entiende por esta ciencia, algo que no es en absoluto evidente.

II. � Qué es la teología moral

Muchos de nuestros contemporáneos –y quizá también algunos de los lecto-
res– piensan que el objeto de la teología moral son nuestros deberes: lo que debe-
mos hacer, lo que no podemos hacer, etc. En efecto, así se ha presentado la moral 
católica en determinados periodos de la historia. Estas visiones suelen partir de la 
experiencia de quien se sabe libre para hacer muchas cosas, pero a la vez es cons-
ciente de que no debe hacer algunas de ellas. La moral, pues, trataría de explicar 
y fundamentar ese “deber”. Tal fundamento estaría para algunos en la voluntad 
de Dios, que ha establecido ciertas normas de comportamiento a las que los 
hombres debemos someternos, o ha creado la naturaleza con un cierto orden que 
nuestra razón puede conocer y, por tanto, debe respetar. Para otros, en cambio, 
el deber moral estaría fundado en el respeto debido a la libertad de los demás, 
pues solo así se asegura una convivencia pacífica. Así podríamos seguir enume-
rando otras muchas propuestas. Partiendo de cualquiera de estos fundamentos 
se procedería a construir un sistema de normas que permitan juzgar los actos 
como lícitos o ilícitos. La moral tendría poco que decir sobre los actos lícitos, ya 
que pertenecerían al ámbito de la libertad personal, las preferencias de cada uno, 
su lugar en el mundo y en la Iglesia, etc. Un planteamiento de este tipo implica 
siempre un cierto conflicto entre la libertad y la ley moral, pues esta es vista como 
un límite que –aunque sea bueno, necesario y razonable– se opone a la esencia de 
la libertad, que sería la capacidad de hacer cualquier cosa que uno desee1.

1.  Este planteamiento básico no solo es típico de una ética rigorista, que da primacía al 
derecho sobre la libertad, sino que también es típico de una ética laxista, que tiende a minimizar 



Presentación� 15

Un segundo enfoque muy distinto parte de la experiencia de quien se sabe 
libre de hacer muchas cosas pero, en última instancia, busca solo una: de todas 
las acciones potenciales, sin duda hay una que es la mejor, la que realiza lo que el 
sujeto está buscando en lo más hondo de su ser cuando actúa. En efecto, la per-
sona experimenta muchas tendencias hacia bienes distintos y a veces contradic-
torios (piénsese, por ejemplo, en quien quiere comer un determinado postre pero 
no quiere las malas consecuencias que tendría para su salud), pero por encima de 
ellas existe otra tendencia (llamada voluntad) que se orienta hacia el bien general 
de la vida (el fin último o felicidad). Esta tendencia hacia el bien universal tiene 
una luz propia, la razón, que permite al sujeto “ver” el lugar que tiene cada bien y 
cada actividad particulares en la perspectiva de una vida buena: la razón es la que 
“ve” lo que aporta a la felicidad el placer de un dulce y la salud del estómago, y 
determina por tanto si comer o no ese dulce es bueno para la vida en su conjunto. 
Según este segundo enfoque, la moral sería la búsqueda racional del contenido 
de la felicidad, un conocimiento de lo que realmente queremos, y de cómo se 
articula en los distintos ámbitos y decisiones de la vida.

En este libro asumiremos este último enfoque, no solo porque en nuestra 
opinión corresponde mejor a nuestra experiencia moral, sino también porque 
estamos convencidos de que es el más acorde con el mensaje de la Revelación 
cristiana2. Coincide además con el planteamiento clásico de la moral cultiva-
do desde el nacimiento de la filosofía en la cultura griega hasta la Baja Edad 
Media. 

el derecho o a transformarlo en imperativos formales o en buenas intenciones generales con el fin 
de ampliar el espacio de libertad. Para una caracterización de esta forma de entender la libertad 
y su relación con los deberes, véase A. Bellocq, La libertad en la cultura actual, en F. Insa (ed.), 
Formar en la libertad y para la libertad. Seguir a Cristo en la vida sacerdotal, Palabra, Madrid 2023, 
pp. 49-76.

2.  Así lo demuestra, en diálogo crítico con otros enfoques, G. Abbà, Quale impostazione per 
la filosofia morale?, LAS, Roma 1996. Para un tratamiento sistemático de la teología moral desde 
esta perspectiva, cfr. E. Colom – A. Rodríguez Luño – A. Bellocq, Scelti in Cristo per essere 
santi, vol. I: Morale fondamentale, Edusc, Roma 20234 (existe una versión digital en castellano de 
esta edición en https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/TMF_3_Edicion.pdf). 



16� Historia de la moral cristiana

III. � Moral clásica y moral cristiana

En Grecia, como en todas las culturas antiguas, la moral consistía en una 
reflexión sobre la vida buena o felicidad (eudaimonía)3. Los griegos partían de la 
experiencia de que no todos los hombres son capaces de elegir según el bien real, 
y muchas veces se inclinan por el bien aparente. En su opinión, esto se debía a 
que algunos hombres se dejan llevar por las pasiones sensibles, mientras que lo 
ideal sería que la razón (lógos) dominara sobre las pasiones. Cuando un hombre 
actúa conforme a la razón, es capaz de ejercer con excelencia su función en la 
polis, la familia, etc. Esta excelencia de la acción era llamada virtud (areté), la cual 
se declinaba a su vez en distintas virtudes según los diversos ámbitos o dimensio-
nes de la acción: la prudencia era la excelencia en el razonamiento sobre lo que se 
debe hacer, la justicia era la excelencia en saber dar a cada uno lo suyo, la fortaleza 
era la capacidad de superar los obstáculos para hacer el bien, la templanza era la 
excelencia y razonabilidad en el gozo de los placeres sensibles, etc.

Esta teoría moral del mundo griego, aunque planteaba las preguntas correc-
tas y orientaba adecuadamente el razonamiento filosófico, no podía encontrar 
todas las respuestas ni evitar todas las contradicciones. Por mucho que la filosofía 
griega apelara al logos o razón, carecía de una regla absoluta o un punto de refe-
rencia que trascendiera el ethos de la polis o de los distintos grupos que la compo-
nían. En efecto, había muchos sabios y numerosas escuelas de pensamiento, por 
lo que no era posible disponer de un criterio definitivo con el que discriminar la 
verdad de una simple opinión. Además, por encima de todo esfuerzo humano 
estaba el “destino” y el poder de los dioses –imperfectos y enfrentados entre sí–, 
de modo que, en último término, la felicidad no dependía tanto de la rectitud de 
la propia conducta cuanto de la suerte o el favor de los dioses, y se mostraba por 
tanto frágil, y a veces incomprensible. Por último, la moral griega daba respuestas 
para llevar una vida razonable en esta tierra, pero no tenía ninguna certeza sobre 
lo que ocurre después de la muerte, ni tampoco sobre cómo la propia conducta 
en esta vida influirá en el estado del alma después de la muerte; esto relativizaba 
enormemente el valor del esfuerzo moral.

3.  Cfr. J. Annas, The Morality of Happiness, Oxford University Press, New York (NY) 1993. 
Aunque algunos autores prefieren hablar de “ética” para la reflexión filosófica sobre la vida buena 
y de “moral” para la reflexión teológica, aquí consideraremos ambas expresiones como sinónimas.



Presentación� 17

En el surco de esta búsqueda de la vida buena –bien planteada por el mundo 
grecolatino, pero imposible de ser alcanzada plenamente a causa de sus muchas 
aporías– irrumpe la Revelación. En ella, Dios mismo explica quién es Él y quié-
nes somos nosotros; por tanto, ilustra qué sentido tiene nuestra vida y la historia 
en general, en qué consiste la felicidad, cómo se alcanza y por qué encontramos 
dificultades para comprender y realizar lo que es mejor para nosotros, etc. Dios 
lo explica no solo con palabras, sino sobre todo con hechos (verbis gestisque4), 
interviniendo en la historia –de modo eminente con la Encarnación del Ver-
bo– para mostrar al hombre estas profundas realidades, y para hacerlo capaz de 
vivir de acuerdo con su dignidad. En esto consiste la especificidad de la moral 
cristiana.

Desde esta perspectiva, la teología moral se presenta como el estudio siste-
mático de la vida cristiana (de la experiencia moral cristiana) como respuesta a la 
cuestión de la felicidad o vida buena. Es decir, la teología moral explica cómo ha 
de vivir un cristiano y por qué ese tipo de vida es el mejor, el que todos buscamos 
en última instancia.

De aquí se desprende que las fuentes de la teología moral son:
1.	 La Revelación divina, mediante la cual Dios «quiso Dios manifestarse a Sí 

mismo y los eternos decretos de su voluntad acerca de la salvación de los 
hombres, para comunicarles los bienes divinos, que superan totalmente 
la comprensión de la inteligencia humana»5. Esta Revelación, llevada a 
cumplimiento por Jesucristo por medio de hechos y palabras, se trans-
mite fielmente y nos llega a través de la Sagrada Escritura y la Sagrada 
Tradición. La Sagrada Escritura «es la palabra de Dios en cuanto se con-
signa por escrito bajo la inspiración del Espíritu Santo»6, mientras que la 
Tradición es la transmisión íntegra de esa Palabra de Dios a través de la 
historia bajo la guía del Espíritu Santo. Gracias a la Tradición, la Palabra 
de Dios contenida en los libros sagrados se comprende cada vez más pro-
fundamente y se hace continuamente operativa en diferentes contextos7. 

4.  Concilio Vaticano II, Constitución dogmática Dei Verbum, 18 de noviembre de 1965, 
n. 2.

5.  Ibidem, n. 6.
6.  Ibidem, n. 9.
7.  Cfr. ibidem, nn. 8-9.



18� Historia de la moral cristiana

El Magisterio tiene la tarea de definir con autoridad el contenido de la 
Revelación y defenderlo de interpretaciones erróneas.

2.	 El conocimiento humano o filosofía moral, que trata de comprender cada 
vez mejor la experiencia moral humana para saber a qué preguntas res-
ponde y a qué da cumplimiento la Revelación cristiana. Aquí volvemos 
a encontrarnos con los dos posibles planteamientos: una filosofía moral 
normativista (como la que mencionábamos al principio) tenderá a buscar 
en la Escritura los deberes y prohibiciones revelados por Dios; por el con-
trario, una filosofía moral eudemonista (como la filosofía moral clásica) 
buscará en la Escritura el tipo de vida que nos hace plenamente felices.

IV. � Por qué estudiar la historia de la teología moral

Se dice que en 1924 Martin Heidegger comenzó una conferencia sobre Aris-
tóteles diciendo: «Este hombre nació, trabajó y luego murió», tras lo cual pasó 
inmediatamente a hablar de la filosofía del Estagirita8. Parece que de este modo 
el filósofo alemán quería señalar que la biografía de un autor es irrelevante para 
el estudio de su doctrina. Nosotros, por el contrario, creemos que la historia es 
muy útil para comprender tanto los problemas que se plantean como las solu-
ciones que se ofrecen, y que es igualmente importante la metodología con la 
que cada autor decide trabajar. De lo contrario, se corre el riesgo de centrarse en 
contenidos atemporales, colocados unos junto a otros, como meteoritos caídos 
del cielo, sin relación alguna entre sí ni con el contexto creado por el resto de 
estudiosos.

Pensemos, por ejemplo, en la cristología. Un estudio de los dogmas cristo-
lógicos que se limitara a examinarlos como tales, uno tras otro, podría llevar al 
estudiante a pensar que el Magisterio no tenía nada mejor que hacer que definir 
artículos de fe cada vez más complejos y sutiles. Si, por el contrario, se presenta 
el desarrollo de la doctrina situándola en la perspectiva de las herejías trinita-
rias y cristológicas que constituyeron su contexto histórico, se comprende que la 
Iglesia sintiera la urgencia de responder a los errores utilizando las herramientas 

8.  Cf. H. Philipse, Heidegger’s Philosophy of Being, Princeton University Press, Princeton 
(NJ) 1999, xiii.



Presentación� 19

teológicas y filosóficas de que disponía en cada época, logrando así profundizar 
y definir mejor los conceptos a lo largo de los siglos.

Algo parecido ha ocurrido en la teología en general y en la teología moral en 
particular. Desde los inicios del cristianismo se han planteado cuestiones sobre si 
es posible o no conocer a Dios con la razón, sobre la dignidad humana, la liber-
tad, la posibilidad de realizar obras moralmente neutras, la existencia de acciones 
intrínsecamente malas, la especificidad de la moral cristiana, la naturaleza del fin 
último del hombre, y otros muchos interrogantes. Con frecuencia, estas cuestio-
nes se han planteado como díadas difíciles de integrar: fe/razón, fe/obras, liber-
tad/gracia, objetivismo/subjetivismo, ontologismo/conceptualismo, platonismo/
aristotelismo, etc. Todas estas cuestiones estarán muy presentes en estas páginas.

El estudio estructurado de los distintos autores y de sus respuestas nos ayu-
dará a comprender mejor tanto los problemas como las soluciones que cada uno 
ha propuesto con mayor o menor acierto, permitiéndonos llegar a las raíces de lo 
que hoy aprendemos y enseñamos en la catequesis y en los estudios teológicos. 
Esto nos permitirá además comprender que la teología moral está sujeta a un 
continuo desarrollo, no porque cambie la sustancia del juicio moral, sino porque 
con el tiempo y la reflexión vamos adquiriendo un conocimiento cada vez más 
profundo del hombre, de su dignidad, de su dinámica espiritual y psicológica, y 
de su vida en sociedad. Basta pensar en el cambio que se ha producido en la doc-
trina sobre la usura, entendida durante la Edad Media como cualquier préstamo 
a interés (que se llegó a condenar con la excomunión), y no (como es entendida 
ahora) a un interés “abusivo”9; o piénsese también en el largo recorrido que ha 
tenido el juicio sobre la pena de muerte10.

El estudio de la historia nos familiarizará además con muchas figuras que 
han contribuido en mayor o menor medida –a veces con las limitaciones de sus 
propuestas– al estado actual de la ciencia moral. Tomando prestada la conocida 
frase atribuida a Bernardo de Chartres (c. 1070-1130), somos «enanos a hombros 
de gigantes»11. Esperamos que este libro despierte el deseo de conocer mejor a las 
grandes figuras de la historia de la moral y las obras que escribieron. Como es 
evidente, el tratamiento de las distintas épocas, autores y obras no pretende ser 

  9.  J. Le Goff, La borsa e la vita. Dall’usuraio al banchiere, Laterza, Roma – Bari 2010.
10.  M.P. Faggioni, La pena di morte prima e dopo Evangelium Vitae, «Annales theologici» 

34 (2020), 417-451.
11.  Citado en Juan de Salisbury, Metalogicon, III, 4.



20� Historia de la moral cristiana

exhaustivo, y los autores de este libro no pretendemos ser expertos en cada uno 
de los temas tratados. Nos hemos limitado a ofrecer una visión panorámica y sin-
tética que consideramos coherente, recurriendo sobre todo a la bibliografía más 
difundida y general, con el objetivo de proporcionar una primera introducción a 
los distintos temas, y no un estudio especializado de los mismos. 

Es posible que en ocasiones el lector tenga la sensación de que dedicamos 
demasiado espacio a cuestiones generales de historia de la Iglesia o de la teología 
que no tienen que ver directamente con la moral. Nuestra experiencia docente 
nos sugiere proceder así, pues no es infrecuente que los alumnos de los primeros 
cursos no hayan adquirido una visión general y ordenada de esta historia, que 
consideramos fundamental para comprender el contexto y el alcance real de las 
diversas cuestiones morales. 

V. � Estructura del libro

El presente libro está estructurado en tres partes. 
Comenzaremos por las Fuentes de la teología moral (Primera Parte, a cargo 

de Arturo Bellocq). Se explicará qué experiencia moral y qué tipo de vida buena 
propone la Biblia, y a continuación veremos cómo fue entendida esta experiencia 
por parte de los Padres de la Iglesia, testigos privilegiados de la Tradición. Si bien 
la época patrística en sentido estricto forma parte de la historia de la teología 
moral, constituye una parte muy especial –y en cierto sentido, normativa– para 
toda la teología. 

A continuación se estudiarán los distintos periodos de la historia de la teolo-
gía moral, que serán divididos en dos partes. Comenzaremos con la Edad Media 
y la Modernidad hasta el siglo XIX (Segunda Parte, a cargo de Francisco Insa); se 
trata del periodo más pacífico, en el sentido de que los estudiosos contemporá-
neos suelen hacer una lectura y una valoración ampliamente compartida. La últi-
ma sección del libro abordará la historia y los debates más recientes de la teología 
moral, desde la crítica de la llamada manualística, en vísperas del Concilio Vaticano 
II, hasta nuestros días (Tercera Parte, de nuevo a cargo de Arturo Bellocq); se trata 
de un periodo de poco más de un siglo, sobre el que se pueden encontrar inter-
pretaciones muy discordantes. 

En cada una de estas etapas propondremos los principales elementos que 
permiten orientarse en los debates que tuvieron lugar, evidentemente sin ocultar 



Presentación� 21

nuestra preferencia por una u otra postura. Como resultado del análisis crítico 
de la historia y de esos debates surgirán de forma transversal –pero sobre todo en 
la Tercera Parte– diversas cuestiones sobre la naturaleza y método de la teología 
moral.

*  *  *

Esperamos que el lector disfrute con la lectura de este libro y amplíe su con-
cepto de la teología moral, quizá hasta incorporarla como compañera de viaje en 
su búsqueda de una vida buena, que no es otra cosa que la vida eterna, la cual 
comienza ya aquí en la tierra y se realizará plenamente cuando contemplemos 
amorosamente a Dios para siempre.

Antes de terminar esta introducción, queremos expresar nuestro agradeci-
miento a todas las personas cuyos comentarios han contribuido a la elaboración 
de este libro, en particular a los profesores Carlos Jódar, Ángel Rodríguez Luño 
y Vito Reale. 

Arturo Bellocq y Francisco Insa
2 de octubre de 2025, Fiesta de los Ángeles Custodios


