
1

Introducción

Nos encontramos situados […] dentro de una red de relaciones 
de dar y recibir en la que, de manera general y característica, 

saber qué y hasta qué punto podemos dar depende en parte de 
conocer qué y hasta dónde hemos recibido.

Alasdair MacIntyre,  
Dependant rational animals:  

why human beings need the virtues, 1999, p. 991.

La vulnerabilidad es un tema que está adqui-
riendo una relevancia exponencial en el mundo 
en que vivimos. Es claro que nos encontramos 
expuestos, de modo constante, a situaciones de 
lucha, de culpa, de incertidumbre ante el destino, 
de encaramiento ante el sufrimiento y la muerte; 

1.  Traducción de los autores. Lo mismo hacemos a lo 
largo del libro con otros textos originales en inglés.



18 Vulnerabilidad, virtud y cuidado

nos afanamos continuamente en controlar lo que 
pensamos que debe ser nuestro futuro. Por otra 
parte, todo ser humano percibe las deficiencias 
de su propia corporalidad y del paso del tiem-
po sobre ella. En este contexto, la experiencia de 
la vulnerabilidad, propia y ajena, y la necesidad 
consecuente de la atención y del cuidado que esta 
lleva consigo, se muestran claramente paradóji-
cas con el anhelo de controlar el paso de nuestra 
vida que todos tenemos.

Para adentrarnos en ese bosque complejo de 
la vulnerabilidad hemos encontrado un autor 
especialmente inspirador que nos ha servido de 
guía: Alasdair MacIntyre. Este filósofo moral 
británico se hizo famoso cuando publicó su co-
nocido libro After Virtue: a study of moral theory 
(1981), que fue traducido al castellano en 1987 
con el título de Tras la virtud.

Esta obra, y otras posteriores, especialmente 
la que publicó a finales de los años 90 del siglo 
pasado, con el título de Dependent rational ani-
mals: why human beings need the virtues, traduci-
da al castellano, en el año 2001, como Animales 
racionales y dependientes: por qué los seres huma-
nos necesitamos las virtudes, nos han aportado las 
ideas fundamentales para escribir el libro Cor-
poralidad, tecnología y deseo de salvación: apuntes 



Introducción� 19

para una antropología de la vulnerabilidad, pu-
blicado en la editorial Dykinson, en el mes de 
marzo de 2024. El mensaje central de este último 
texto se puede resumir diciendo que la fragilidad 
del ser humano —su vulnerabilidad— es un 
elemento esencial para su desarrollo psicobioló-
gico y, por tanto, también para su actuar ético o 
moral. En definitiva, nuestra investigación sobre 
la fragilidad humana se hace con la finalidad de 
fundamentar una verdadera antropología de la 
vulnerabilidad.

Toda nuestra propuesta es, por ello, finalista o 
teleológica. Con esto queremos decir que partien-
do de nuestra fragilidad podemos alcanzar una 
mayor profundidad en la comprensión de la exis-
tencia del ser humano en el mundo. Esto no quiere 
decir que se llegue a los fundamentos del sentido 
espiritual del hombre desde el estudio de la con-
dición biológica del ser humano, sino que, desde 
la idea de la unidad humana de materia y espíritu 
(antropología filosófica), es posible indagar en los 
elementos corporales —también los falibles— que 
hacen posible las manifestaciones de la racionali-
dad y de la libertad del ser humano y, por tanto, de 
su expresión en el ámbito del hacer ético o moral.

Desde este planteamiento, podríamos pre-
guntarnos: ¿cuál es el papel central de la vulne-



20 Vulnerabilidad, virtud y cuidado

rabilidad en la forja de una vida humana plena 
de sentido? Para contestar adecuadamente a esta 
cuestión, pensamos que es necesario incorporar 
dicha fragilidad como un elemento esencial de 
la reflexión personal y social sobre quién es el ser 
humano y cómo conduce su vida.

La razón última de ello es que dicha vulne-
rabilidad no puede ser separada de los fines de su 
existencia. Así, una vez que el ser humano descu-
bre, de modo natural, el sentido de la fragilidad 
propia y ajena, este es capaz de abrirse al desarrollo 
de una serie de virtudes. Como resultado, este cul-
tivo de la virtud nos permite llegar a una vida hu-
mana lograda. No es el camino más fácil, pero sí el 
más directo para una existencia plena de sentido.

La antropología finalista que proponemos 
para el estudio de la vulnerabilidad se distin-
gue de otras alternativas que llevan al fenóme-
no moral denominado emotivismo. Entendemos 
esto último como el encubrimiento de los fines 
naturales de la vida del ser humano que arrojan 
luz para su actuar moral. Este encubrimiento es 
emocional, de tal modo que el valor moral de las 
acciones queda ligado de una manera unívoca a 
las emociones suscitadas en nosotros.

En última instancia, tales planteamientos 
terminan por decantar en un individualismo, 



Introducción� 21

en el que predomina el carácter funcional de los 
elementos culturales comunitarios, como por 
ejemplo la visión de la tecnología como «medio 
para obtener fines». Asimismo, estos elementos 
culturales comunitarios ven disminuido su va-
lor real hasta convertirse en meros instrumentos 
para alcanzar un estado emocional placentero. 
De este modo, se oscurece la bondad que posee la 
dimensión material de la vida y el valor positivo 
que encarna la vulnerabilidad de la corporalidad 
humana vivida en un entorno social.

En consecuencia, la visión del emotivismo 
sobre esta vulnerabilidad humana podría pasar 
por alto el inmenso valor que supone el ofreci-
miento personal de la propia vida como servicio 
al prójimo, es decir, como donación decidida y 
perseverante de uno mismo cuando nos encon-
tramos frente a la condición de necesidad y de 
dependencia de los demás. Por esto, en el marco 
de la vulnerabilidad humana, nos parece decisi-
vo reflexionar sobre los fines de la propia vida, y 
cómo estos se integran en las diversas narrativas 
vitales de quienes comparten nuestro vivir en el 
seno de una tradición existencial. Todo ello ofre-
ce una fecundidad de amplio recorrido para el 
desarrollo de virtudes sociales como la generosi-
dad y la misericordia.



22 Vulnerabilidad, virtud y cuidado

Por esto, hemos señalado en nuestro libro 
Corporalidad, tecnología y deseo de salvación: 
apuntes para una antropología de la vulnerabili-
dad, que el ser humano virtuoso es aquel que es 
capaz de incorporar en su juicio moral, tanto su 
propia vulnerabilidad como la que está presen-
te en los otros. De este modo, la contingencia de 
la psicobiología del ser humano no es un simple 
elemento añadido de forma extrínseca a la virtud 
moral, sino una condición indispensable para 
que ésta última se desarrolle adecuadamente en 
la totalidad de la persona. Así, nuestro estudio 
de la vulnerabilidad se concentra especialmente 
en la corporalidad del ser humano y en el inhe-
rente vínculo que ésta tiene con nuestros com-
portamientos éticos. No pretendemos agotar este 
tema, sino establecer un punto de partida antro-
pológico en el que se va a desarrollar su actuar 
moral.

Al final de todo este recorrido nos encontra-
remos, a la postre, con la reflexión sobre el deseo 
humano de salvación. Desde la perspectiva cris-
tiana, la respuesta definitiva a esta propuesta se 
ofrece en la Revelación que estudia la teología. 
Sin embargo, desde la filosofía, dicho deseo de 
salvación del ser humano puede ser considerado 
como un anhelo de trascendencia inherente a su 



Introducción� 23

naturaleza racional, que presenta un índole cor-
poral y espiritual, ya que busca en su existencia lo 
que está más allá de la manifestación biológica de 
una vida vulnerable.

El ser humano se ve necesitado de ser salva-
do por medio de la conciencia de su dependencia 
de los demás, es decir, por la experiencia unitaria 
de que su vulnerabilidad psicobiológica se inte-
gra también con su condición de ser social y re-
ligioso. Queda así establecida la natural apertura 
humana a la salvación obrada por un Dios bueno 
y omnipotente, capaz de enseñarnos el profun-
do significado de la vulnerabilidad desde nuestra 
propia corporalidad (Montoya Camacho 2025).

El contenido del texto que presentamos se 
ordena de la siguiente manera. En primer lugar, 
tratamos del concepto de vulnerabilidad como 
algo muy sobresaliente en la sociedad moderna, 
en la que la fragilidad tiende a valorarse y prote-
gerse. A continuación, intentamos establecer los 
principios antropológicos de la vulnerabilidad 
humana siguiendo el desarrollo del pensamiento 
de Alasdair MacIntyre. A partir de ello buscare-
mos establecer los patrones éticos de esta antro-
pología de la vulnerabilidad. Todo ello nos lleva a 
desarrollar el concepto de justa generosidad como 
esquema vertebral de un ser humano logrado. In-



24 Vulnerabilidad, virtud y cuidado

cluimos, finalmente, un epílogo que resume las 
principales ideas del libro, y un glosario que ayu-
da a entender los términos técnicos utilizados, 
con una bibliografía general sobre el tema.


