1
Introduccion

Nos encontramos situados [. . .] dentro de una red de relaciones
de dar y recibir en la que, de manera general y caracteristica,
saber qué y hasta qué punto podemos dar depende en parte de
conocer qué y hasta donde hemos recibido.

Alasdair MacIntyre,
Dependant rational animals:
why human beings need the virtues, 1999, p. 99'.

La vulnerabilidad es un tema que estd adqui-
riendo una relevancia exponencial en el mundo
en que vivimos. Es claro que nos encontramos
expuestos, de modo constante, a situaciones de
lucha, de culpa, de incertidumbre ante el destino,
de encaramiento ante el sufrimiento y la muerte;

1. Traduccién de los autores. Lo mismo hacemos a lo
largo del libro con otros textos originales en inglés.



18 Vulnerabilidad, virtud y cuidado

nos afanamos continuamente en controlar lo que
pensamos que debe ser nuestro futuro. Por otra
parte, todo ser humano percibe las deficiencias
de su propia corporalidad y del paso del tiem-
po sobre ella. En este contexto, la experiencia de
la vulnerabilidad, propia y ajena, y la necesidad
consecuente de la atencién y del cuidado que esta
lleva consigo, se muestran claramente paraddji-
cas con el anhelo de controlar el paso de nuestra
vida que todos tenemos.

Para adentrarnos en ese bosque complejo de
la vulnerabilidad hemos encontrado un autor
especialmente inspirador que nos ha servido de
guia: Alasdair Maclntyre. Este filésofo moral
britdnico se hizo famoso cuando publicé su co-
nocido libro After Virtue: a study of moral theory
(1981), que fue traducido al castellano en 1987
con el titulo de Tras la virtud.

Esta obra, y otras posteriores, especialmente
la que publicé a finales de los anos 90 del siglo
pasado, con el titulo de Dependent rational ani-
mals: why human beings need the virtues, traduci-
da al castellano, en el ano 2001, como Animales
racionales y dependientes: por qué los seres huma-
nos necesitamos las virtudes, nos han aportado las
ideas fundamentales para escribir el libro Cor-
poralidad, tecnologia y deseo de salvacion: apuntes



Introduccion 19

para una antropologia de la vulnerabilidad, pu-
blicado en la editorial Dykinson, en el mes de
marzo de 2024. El mensaje central de este tltimo
texto se puede resumir diciendo que la fragilidad
del ser humano —su vulnerabilidad— es un
elemento esencial para su desarrollo psicobiol6-
gico y, por tanto, también para su actuar ético o
moral. En definitiva, nuestra investigacion sobre
la fragilidad humana se hace con la finalidad de
fundamentar una verdadera antropologia de la
vulnerabilidad.

Toda nuestra propuesta es, por ello, finalista o
teleolégica. Con esto queremos decir que partien-
do de nuestra fragilidad podemos alcanzar una
mayor profundidad en la comprensién de la exis-
tencia del ser humano en el mundo. Esto no quiere
decir que se llegue a los fundamentos del sentido
espiritual del hombre desde el estudio de la con-
dicién biolégica del ser humano, sino que, desde
la idea de la unidad humana de materia y espiritu
(antropologfa filoséfica), es posible indagar en los
elementos corporales —también los falibles— que
hacen posible las manifestaciones de la racionali-
dad y de la libertad del ser humanoy, por tanto, de
su expresién en el dmbito del hacer ético o moral.

Desde este planteamiento, podriamos pre-
guntarnos: ;cudl es el papel central de la vulne-



20 Vulnerabilidad, virtud y cuidado

rabilidad en la forja de una vida humana plena
de sentido? Para contestar adecuadamente a esta
cuestién, pensamos que es necesario incorporar
dicha fragilidad como un elemento esencial de
la reflexién personal y social sobre quién es el ser
humano y cémo conduce su vida.

La razén ultima de ello es que dicha vulne-
rabilidad no puede ser separada de los fines de su
existencia. Asi, una vez que el ser humano descu-
bre, de modo natural, el sentido de la fragilidad
propia y ajena, este es capaz de abrirse al desarrollo
de una serie de virtudes. Como resultado, este cul-
tivo de la virtud nos permite llegar a una vida hu-
mana lograda. No es el camino mds fdcil, pero si el
mds directo para una existencia plena de sentido.

La antropologia finalista que proponemos
para el estudio de la vulnerabilidad se distin-
gue de otras alternativas que llevan al fenéme-
no moral denominado emotivismo. Entendemos
esto dltimo como el encubrimiento de los fines
naturales de la vida del ser humano que arrojan
luz para su actuar moral. Este encubrimiento es
emocional, de tal modo que el valor moral de las
acciones queda ligado de una manera univoca a
las emociones suscitadas en nosotros.

En dltima instancia, tales planteamientos
terminan por decantar en un individualismo,



Introduccion 21

en el que predomina el cardcter funcional de los
elementos culturales comunitarios, como por
ejemplo la visién de la tecnologia como «medio
para obtener fines». Asimismo, estos elementos
culturales comunitarios ven disminuido su va-
lor real hasta convertirse en meros instrumentos
para alcanzar un estado emocional placentero.
De este modo, se oscurece la bondad que posee la
dimensién material de la vida y el valor positivo
que encarna la vulnerabilidad de la corporalidad
humana vivida en un entorno social.

En consecuencia, la visién del emotivismo
sobre esta vulnerabilidad humana podria pasar
por alto el inmenso valor que supone el ofreci-
miento personal de la propia vida como servicio
al préjimo, es decir, como donacién decidida y
perseverante de uno mismo cuando nos encon-
tramos frente a la condicién de necesidad y de
dependencia de los demds. Por esto, en el marco
de la vulnerabilidad humana, nos parece decisi-
vo reflexionar sobre los fines de la propia vida, y
cémo estos se integran en las diversas narrativas
vitales de quienes comparten nuestro vivir en el
seno de una tradicién existencial. Todo ello ofre-
ce una fecundidad de amplio recorrido para el
desarrollo de virtudes sociales como la generosi-
dad y la misericordia.



22 Vulnerabilidad, virtud y cuidado

Por esto, hemos sehalado en nuestro libro
Corporalidad, tecnologia y deseo de salvacion:
apuntes para una antropologia de la vulnerabili-
dad, que el ser humano virtuoso es aquel que es
capaz de incorporar en su juicio moral, tanto su
propia vulnerabilidad como la que estd presen-
te en los otros. De este modo, la contingencia de
la psicobiologia del ser humano no es un simple
elemento anadido de forma extrinseca a la virtud
moral, sino una condicién indispensable para
que ésta ultima se desarrolle adecuadamente en
la totalidad de la persona. Asi, nuestro estudio
de la vulnerabilidad se concentra especialmente
en la corporalidad del ser humano y en el inhe-
rente vinculo que ésta tiene con nuestros com-
portamientos éticos. No pretendemos agotar este
tema, sino establecer un punto de partida antro-
polégico en el que se va a desarrollar su actuar
moral.

Al final de todo este recorrido nos encontra-
remos, a la postre, con la reflexién sobre el deseo
humano de salvacién. Desde la perspectiva cris-
tiana, la respuesta definitiva a esta propuesta se
ofrece en la Revelacién que estudia la teologia.
Sin embargo, desde la filosofia, dicho deseo de
salvacién del ser humano puede ser considerado
como un anhelo de trascendencia inherente a su



Introduccion 23

naturaleza racional, que presenta un indole cor-
poral y espiritual, ya que busca en su existencia lo
que estd mds alld de la manifestacién bioldgica de
una vida vulnerable.

El ser humano se ve necesitado de ser salva-
do por medio de la conciencia de su dependencia
de los demds, es decir, por la experiencia unitaria
de que su vulnerabilidad psicobiolégica se inte-
gra también con su condicién de ser social y re-
ligioso. Queda asi establecida la natural apertura
humana a la salvacién obrada por un Dios bueno
y omnipotente, capaz de ensefiarnos el profun-
do significado de la vulnerabilidad desde nuestra
propia corporalidad (Montoya Camacho 2025).

El contenido del texto que presentamos se
ordena de la siguiente manera. En primer lugar,
tratamos del concepto de vulnerabilidad como
algo muy sobresaliente en la sociedad moderna,
en la que la fragilidad tiende a valorarse y prote-
gerse. A continuacién, intentamos establecer los
principios antropolégicos de la vulnerabilidad
humana siguiendo el desarrollo del pensamiento
de Alasdair MacIntyre. A partir de ello buscare-
mos establecer los patrones éticos de esta antro-
pologia de la vulnerabilidad. Todo ello nos lleva a
desarrollar el concepto de justa generosidad como
esquema vertebral de un ser humano logrado. In-



24 Vulnerabilidad, virtud y cuidado

cluimos, finalmente, un epilogo que resume las
principales ideas del libro, y un glosario que ayu-
da a entender los términos técnicos utilizados,
con una bibliografia general sobre el tema.



